
El arte, la política y Gustavo Dudamel 

Tiempo de lectura: 15 min.
Dom, 08/01/2017 - 08:40

Sé que el artículo que voy a escribir no está orientado hacia un público
especializado. Por eso no será fácil abordar el tema. Quiero escribir sobre las
relaciones entre arte y política como consecuencias del vendaval de agresiones que
ha desatado una parte de la oposición venezolana en contra del exitoso y joven
director de orquesta Gustavo Dudamel.

Dudamel ha sido acusado por una parte de la oposición del “delito” de no haber roto
con el chavismo ni haber tomado posiciones frente al régimen que impera en su

https://digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/arte-la-pol%C3%ADtica-gustavo-dudamel


país. La dificultad que asoma es que para abordar este tema es ineludible hacer un
intento, por breve que sea, para cotejar la especificidad de lo artístico y de lo
político. Lo intentaré.

1. Arte

Si voy a hablar de arte tengo que recurrir a quienes mejor han intentado entender el
sentido de su ejercicio. Confrontado con el tema, los primeros nombres que llegan a
mi mente son los de Nietzsche y Heidegger.

Según el Nietzsche de Así Habló Zaratustra y del Nacimiento de la Tragedia, el arte
surge de la “voluntad de poder”. No obstante ese poder no tiene nada que ver con
el poder ejercido sobre las personas y las cosas. Mucho menos con el poder político.
Se trata de un poder extracorporal pero que, por paradoja, debe ser alcanzado con y
a través del cuerpo. Un poder extrasensorial pero que a la vez debe ser conquistado
con el uso limitado de nuestros sentidos. Un poder cuyo “sí mismo” está destinado a
acceder a otra realidad pero que a la vez usa como punto de partida la realidad que
habitamos. En breve, se trata de un poder metafísico.

El arte lleva de por sí una práctica metafísica o trascendental. Sin trascendencia,
según Nietzsche, no hay arte. Esa es una de sus proposiciones centrales en
Zaratustra.

En El Origen de la Tragedia, Nietzsche se distancia un tanto de la contradicción
entre la esencia metafísica e inmanencia apariencial (sensorial) y propone un
dualismo no antagónico entre lo dionisiaco y lo apolíneo. Lo dionisiaco corresponde
al estado de embriaguez y éxtasis.

El arte, cualquiera sea su expresión, no puede prescindir del desvarío, afirma
Nietzsche. Por esa razón el devenir del arte no transita por caminos rectos sino por
laberintos. El artista presiente lo que busca, mas no lo sabe. Hacer arte supone
confrontarse con un continuo perderse en sí mismo. El arte es tormentoso, es
pasional y en sus orígenes, desenfrenado. Por eso Dioniso, dios de los placeres, a fin
de no sucumbir aplastado por el peso de sus pasiones, necesita de Apolo, el dios del
equilibrio, la perfección y la armonía. Pero para poner en orden a las pasiones, Apolo
también necesita de ellas. Entre Dioniso y Apolo se establece entonces una relación
de fraternidad e incluso de complicidad. De la comunicación entre ambos surgirá el
arte. Sin uno o sin el otro, todo arte será un remedo del arte.



Heidegger, profundamente nitzscheano, continúa el pensamiento de Nietzsche,
sobre todo en el primer tomo de su tratado sobre Nietzsche (son tres). Según
Heidegger, el arte no termina en las cosas, no es cósico. Trabaja en y con las cosas
pero en busca de una –este es concepto central en Heidegger- “apertura”.

La “apertura” se encuentra, según Heidegger, no fuera de alguna caverna como
imaginó Platón, sino en las ocultas profundidades del Ser. En lo oculto, dijo
Heidegger, vive la verdad. Arrojar luz hacia lo oculto es, en consecuencia, tarea
principal del artista. Sin búsqueda de la verdad no hay arte -aquí Heidegger toma un
camino distinto a Nietzsche, camino que transita precisamente en su libro Caminos
del Bosque (Holzwege)-. El artista es un revelador de la verdad. El modelo del arte
total, así como Nietzsche creyó encontrarlo en la música de Wagner, lo encontró
Heidegger en la poesía de Hölderlin.

El arte según Heidegger se aproxima a la búsqueda de Dios pero convertido en La
Verdad (Para Heidegger –legado socratiano- Verdad y Belleza son casi sinónimos).
Solo a partir de la revelación de lo oculto comienza el proceso de la creación
artística. (Re-creación, corregiría Ratzinger, pues el humano puede inventar o
componer, nunca crear, atributo exclusivo de Dios).

El arte, al “desocultar” lo oculto, nos lleva a reconsiderar la existencia en el marco
de otra historia, o lo que es igual, de otro tiempo distinto al de nuestra existencia.
De tal modo, gracias al arte, salimos, al igual que Nietzsche, desde el más acá hacia
el más allá, con la diferencia que, según Heidegger, ese más allá no está fuera del
más acá sino en los lugares más recónditos, quizás en el fondo mismo de nuestros
corazones. La “apertura” para Heidegger es en cierto modo un regreso: un regreso
hacia la esencia del Ser.

Y bien. Dejaremos en este punto esta síntesis acerca de la esencia del arte para
dirigir la vista hacia ese otro espacio que nunca Nietzsche y Heidegger exploraron.
Nos referimos al espacio de la política. Un espacio hacia el cual se atrevió a caminar,
aunque muy sola, Hannah Arendt. A lo largo de ese camino podemos descubrir,
guiados por Arendt, la enorme antítesis que existe entre el pensamiento artístico y
el pensamiento político.

2. La Política

La antítesis entre ambos pensamientos explica a su vez la hipertensión que existe
entre esos dos modos del ser, el del estar aquí y el del ser fuera de sí. La política, en



efecto, no está situada en las profundidades del ser sino en su mera superficie.
Sobre esa superficie se erigen las ciudades y en ellas debaten los ciudadanos sobre
las cosas de este mundo. La política por lo mismo reside en el nivel de las
apariencias, nunca en el de la trascendencia. Y mucho menos en el de las esencias.
Una política no superficial no sería política. De la política no debemos esperar
ninguna redención.

La política, a diferencias del arte, tiene lugar –afirma Arendt- bajo la luz de lo público
(¿Qué es Política?). Su objetivo no es la búsqueda de la verdad sino, simplemente,
de mínimas certidumbres. Para defender nuestras certidumbres, luchamos unos
contra otros, pero al mismo tiempo establecemos compromisos. La política, luego,
no es trascendente, sino radicalmente inmanente. Su práctica no se deja regir por
las pasiones, ni por el amor, ni por el odio, sino que por una razón instrumental que
nunca puede ni debe regir la actividad artística. Arte y política son en ese sentido
excluyentes. Como el agua y el fuego, nunca podrán juntarse. Así se explica por qué
casi no existen políticos dedicados al arte (a menos que consideremos como arte los
mamarrachos que pintaba Chávez). A la inversa, cada vez que los artistas han
intentado incursionar en política, los resultados, salvo raras excepciones, han sido
catastróficos.

El arte actúa hacia lo desconocido. La política, en cambio, actúa sobre la base de lo
existente. Sin acontecimientos no hay política. La política, en fin, no es actividad
metafísica sino existencial. Todo proyecto encaminado a elaborar una política
trascendental y metafísica, lleva, según Arendt, al totalitarismo (Los Orígenes del
Totalitarismo) es decir, hacia el fin de la política. Tesis verificada durante los
totalitarismos nazis y comunistas.

Con estos apuntes ya es suficiente entonces para percibir por qué los caminos del
arte y la política están separados por campos minados. Esa es la razón, además, por
la cual los artistas enfrentan una contradicción insalvable. Como habitantes de la
ciudad, deben cumplir obligaciones ciudadanas y a veces asumir tareas políticas.
Como artistas, están condenados a distanciarse de las cosas de este mundo.

Desde que hay política y arte, el dilema para todo artista ha sido: o poner la política
al servicio de su arte o poner su arte al servicio de la política. Si elige la primera vía,
será denostado por sus conciudadanos. Si elige la segunda, dejará de ser artista
para convertirse en un mercenario al servicio de poderes circunstanciales. Por eso
muchos artistas eligen un camino intermedio. Ese parece ser el elegido por el



director de orquesta venezolano Gustavo Dudamel.

3. Dudamel

Gustavo Dudamel decidió a muy temprana edad -siguiendo la línea de su maestro
José Antonio Abreu, fundador del sistema nacional de Orquestas y Coros Juveniles-
aceptar la colaboración del gobierno de turno como venía ocurriendo desde los años
ochenta. El precio módico fue rendir respeto al gobierno sin poner la música bajo su
servicio exclusivo.

Dudamel ha intentado, como miles de artistas en el mundo, un compromiso desde el
reino de la música con el reino de este mundo. El problema es que esa solución
intermedia no ha sido entendida por gran parte de la oposición política venezolana.
Situación inédita en la historia de la música. Mientras más éxito alcanza Dudamel,
más aversión despierta en sectores de la oposición. Los medios afines al chavismo
tampoco lo glorifican. Seguramente esperan de él una toma firme de posiciones,
loas al poder y juramentos de fidelidad a Maduro. Tampoco lo han logrado. Dudamel,
simplemente, no quiere hablar sobre política. Decisión que contrasta con la de otros
artistas latinoamericanos quienes pese a que intentaron opinar sobre política, jamás
despertaron el odio concitado por Dudamel entre sus con-nacionales. Pensemos por
ejemplo en dos muy grandes. Neruda y Borges.

Pablo Neruda nunca ocultó su militancia en el partido comunista. Pero su poesía era
admirada más allá de su partido. Dos de sus mejores amigos no eran de izquierda.
Hernán Díaz Arrieta (Alone) eximio y ultrareaccionario crítico literario de El Mercurio,
nunca ahorró loas a Neruda. El escritor Jorge Edwards, al final de la vida de Neruda,
fue confidente del gran poeta. Neruda, pese a ser comunista, iba mucho más allá de
la dicotomía izquierda-derecha. Como Dudamel cuando dirige, Neruda, aún en su
poesía política, estaba más allá de la política. Para mí Neruda –no pido a nadie que
comparta mi opinión- era y es “la poesía”.

El caso de Jorge Luis Borges es aún más interesante. Siempre Borges presumió de
anti-político. Pero pocos escritores han destilado más veneno político que Borges en
contra del peronismo, del comunismo y del “progresismo”. Sin embargo, todas esas
corrientes lo respetaron. Los escritores peronistas –son muchos- se declaran en su
mayoría, devotos de Borges. Borges, para la intelectualidad argentina y gran parte
de la latinoamericana, es el maestro. Si se quiere bromear un poco, Borges es el
Maradona de los artistas e intelectuales de su nación (lo escribo con cierta sorna:



Borges odiaba al fútbol)

Podríamos decir palabras similares de otros grandes como García Márquez (El
“Gabo” es símbolo nacional) Octavio Paz e incluso Vargas Llosa cuya actividad
política ha sido más que profusa. Los éxitos logrados en el exterior por esos
escritores han sido celebrados por la inmensa mayoría de los habitantes de sus
respectivos países quienes han sabido deponer diferencias cuando llega el momento
de honrar a sus glorias nacionales. Eso lamentablemente no ha ocurrido en
Venezuela con respecto a una de las figuras más representativas de la música
contemporánea: Gustavo Dudamel.

En el campo de la música es difícil encontrar a alguien que haya elevado tan alto el
nombre de su nación como Gustavo Dudamel. Ya sea en los Ángeles o en
Gotenburg, en Chicago o en Stuttgart, en Nueva York o en Viena, ha ganado un
reconocimiento internacional sin paralelo en la historia de la música
latinoamericana. Hay directores de orquesta que ya lo comparan con Leonard
Bernstein. Pocos han logrado sentir el espíritu de Mahler o de Brahms de un modo
tan intenso. Verlo dirigir la cuarta de Brahms es un espectáculo. Dudamel no solo
dirige, “vive” en Brahms.

Adonde vaya Dudamel será visto como embajador artístico, no de un gobierno, sino
de una nación. Gracias a Dudamel muchos amantes de la música se han enterado
de que Venezuela no solo produce petróleo, reinas de belleza y militares corruptos.
Quieran o no, los venezolanos, no solo los chavistas, tienen una deuda con Gustavo
Dudamel. Más grande será cuando llegue el momento de desagraviarlo frente a los
indecibles insultos que le han propinado miembros de exaltadas fracciones de la
oposición por el hecho de haber decidido, antes de su concierto de Nuevo Año en
Viena, no dar opiniones políticas sobre su país.

Claudio Arrau, el genial pianista chileno, también tomó en su tiempo la decisión de
Dudamel. Ni siquiera en los más feroces días de la dictadura militar quiso hablar
sobre política. Todos, derecha e izquierda, si no lo entendimos, lo respetábamos. Y
en sus giras íbamos a escucharlo no porque nos interesara su posición política sino
porque llegó a ser el mejor especialista en piano de Beethoven y, además –hay que
decirlo- porque era chileno, nacido en Chillán. Al igual que ayer Arrau, grandiosos
pianistas rusos, algunos de ellos, emigrantes por razones políticas, viajan hoy por el
mundo y ninguno opina sobre el régimen de Putin. Solo en Venezuela vilipendian a
Dudamel porque no eleva su voz frente al régimen que azota al país.



Por cierto, hay también grandes músicos que como ciudadanos toman opciones
políticas y en algunas ocasiones ponen sus talentos al servicio de una causa. La
soprano Anna Netrebko -de quien se dice es la heredera de la Callas- y el magnífico
director Valery Gergiev, no han vacilado en rendir homenaje al zar Putin en sus
presentaciones. Muy bien, es su derecho, pero no es su obligación. Del mismo modo,
la venezolana Gabriela Montero, pianista de reconocimiento internacional, ha
llegado a componer piezas musicales a favor de una Venezuela democrática. Puede
decirse lo mismo: es un derecho, pero no es una obligación. Y mientras alguien
cumpla con las leyes y normas de un derecho universal que garantiza tanto la
libertad de opinión como la libertad de no opinar, ni Montero ni Dudamel pueden ser
objetados.

El autor de estas líneas comparte la opción política de Montero y a la vez acepta la
opción de Dudamel. Pues compartir y aceptar son cosas diferentes. No hay ley moral
o jurídica que obligue a los artistas a tomar o a no tomar decisiones políticas.
Gracias a Dios. De ahí mi absoluta incomprensión frente a esos sectores afiebrados
de la opinión pública venezolana que, al enjuiciar a Dudamel, se dejan regir por el
lema totalitario: “o estás a favor o en contra de nosotros”. En nombre de su
oposición al chavismo esos sectores han hecho suya la lógica del chavismo.

Evidentemente en Venezuela hay dos grandes conflictos. Por una parte, el de la
oposición-gobierno. Por otra, el de una cultura democrática frente a otra muy
antidemocrática. Esta última no solo reside en el chavismo. Atraviesa, además, de
lado a lado, al conjunto de la oposición. Incluso, me atrevería a decir, una parte de la
oposición, no sé cuál es su magnitud, ha sido facistizada por el chavismo (si es que
no lo estaba antes).

Haciendo una revisión a través de las redes sociales sorprende la magnitud e
intensidad de las invectivas en contra de Dudamel. Dejemos de lado al hampa
tuitera, esos criminales del teclado que proyectan sus complejos de inferioridad en
contra de seres muy lejos de su nivel. Lo que sí asombra es que personas
ponderadas hayan caído en el mismo frenesí anti-dudamelista. Razón de más para
pensar que el problema no reside tanto en Dudamel sino en la propia oposición
venezolana. En ese sentido parece ser evidente que Dudamel funge en estos
momentos como chivo expiatorio frente a agresiones que no habían logrado
encontrar un objeto concreto.



El deseo de agresión precede al objeto de agresión, dice una conocida tesis freudo-
lacaniana. En efecto, Dudamel ha pasado a ser objeto de agresión de una tendencia
política que no ha podido lograr sus objetivos de poder. Ya sea por una conducción
errática, o por la imposibilidad de alcanzar un punto unitario, esa tendencia se
encuentra muy frustrada. No habiendo podido derrotar al enemigo, impotente frente
a un régimen armado hasta los dientes, ha terminado por desarrollar en su interior
una serie de agresiones. Agresiones, que si no encuentran el objetivo, pueden
transformarse en autoagresiones o ser invertidas en un objeto sustitutivo del
enemigo (en este caso Dudamel). En las redes sociales, sus actores han optado por
las dos vías a la vez. Por una parte se injurian de modo abominable entre sí. Por
otra, descargan un increíble odio en alguien que ni siquiera es un político. Un
profesional serio, un joven exitoso, un propietario de esa mercancía que no se vende
en las farmacias: talento.

Por cierto, hay quienes hacen la separación entre el director Dudamel y el hombre
Dudamel. Aducen que reconociendo el valor del primero, se pronuncian en contra
del segundo aunque sin ahorrar epítetos (desde colaboracionista hasta hijo de
perra). Desde un punto de vista formal esa es una posición correcta, pero desde el
punto de vista político no lo es. Y no lo es por la sencilla razón de que Dudamel no
es un político. Su mundo, como hombre y como artista, es musical.

Lo que más llama la atención es precisamente que la mayoría de los enemigos
(¿políticos?) de Dudamel no polemizan con el director por el hecho de que este haya
emitido una opinión sino por lo contrario: por el hecho de no haberla emitido. El
manido argumento al que recurren es que, ante la situación que vive Venezuela,
nadie puede ser neutral. Paradójicamente esa fue la misma posición que levantaron
los nazis y los comunistas en sus respectivos países. En situación de guerra interna
y externa -aducían- la neutralidad es colaboración. ¿No es la misma tónica empleada
por Maduro cuando califica a toda la oposición como “enemigos de la patria?”.

Hannah Arendt, será preciso recordar, distinguía dos enemigas de la política: la
despolitización y la sobrepolitización. La despolitización o apatía política lleva a la
desintegración de una sociedad. La sobrepolitización, al convertir a todo en política,
anula las diferencias entre lo político con lo no político (la intimidad, la religión, el
arte) dándose así las condiciones para que aparezca la tentación totalitaria. Y bien,
me parece que en estos momentos Venezuela vive un avanzado grado de
sobrepolitización.



Afortunadamente he podido observar en las redes muchas posiciones razonables
que no señalan a Dudamel como el enemigo número uno de la oposición, que
llaman a centrar la acción frente a objetivos políticamente definidos (entre ellos la
lucha por elecciones libres y soberanas), que reclaman una separación entre la
política con los otros espacios de la vida ciudadana. En fin, opiniones que creen en
una lucha democrática realizada por personas democráticas

Personas que creen en las diferencias, en la libertad de opinión y por lo mismo en la
libertad de no opinar. Personas convencidas en que quienes cumplen con las leyes y
con la moral normativa que de las leyes se deduce (l’esprit des lois según
Montesquieu) no pueden ser juzgados ni condenados por nadie. Personas que no se
dejan regir por una supuesta moral universal situada más allá de todo tiempo y
lugar. Personas que creen que el debate político hay que llevarlo a cabo con
políticos y no con cantantes, jugadores de fútbol y directores de orquesta. Personas,
en fin, que han hecho suyo uno de los lemas más felices de Rosa Luxemburg: “La
libertad es siempre y exclusivamente libertad para el que piensa diferente”

Pienso que esas personas conforman la mayoría de la oposición venezolana. Quiero,
además, creer que así es. Porque si no fuera así, seguir apoyando a esa oposición no
valdría la pena.

7 ene. 2017

https://polisfmires.blogspot.com/2017/01/fernando-mires-el-arte-la-politica-
y.html?utm_source=feedburner&utm_medium=email&utm_campaign=Feed:+blogspot/xSpmE+(POLIS)

ver PDF
Copied to clipboard

https://polisfmires.blogspot.com/2017/01/fernando-mires-el-arte-la-politica-y.html?utm_source=feedburner&utm_medium=email&utm_campaign=Feed:+blogspot/xSpmE+(POLIS)
https://polisfmires.blogspot.com/2017/01/fernando-mires-el-arte-la-politica-y.html?utm_source=feedburner&utm_medium=email&utm_campaign=Feed:+blogspot/xSpmE+(POLIS)
https://digaloahidigital.com/index.php/print/pdf/node/8246
https://www.facebook.com/sharer/sharer.php?u=https://digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/arte-la-pol%C3%ADtica-gustavo-dudamel&title=El arte, la política y Gustavo Dudamel
https://twitter.com/intent/tweet?text=El arte, la política y Gustavo Dudamel+https://digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/arte-la-pol%C3%ADtica-gustavo-dudamel
https://wa.me/?text=https://digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/arte-la-pol%C3%ADtica-gustavo-dudamel
mailto:?subject=El arte, la política y Gustavo Dudamel&body=https://digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/arte-la-pol%C3%ADtica-gustavo-dudamel

