
Las raíces profundas del silencio de la izquierda
acerca de Hamás 

Tiempo de lectura: 17 min.

El 7 de octubre el mundo fue testigo de la peor masacre de judíos desde el
Holocausto. Cientos de asistentes a un festival de música fueron asesinados a
sangre fría. Familias que se ocultaban en sus hogares fueron quemadas vivas.
Madres y padres judíos, en un eco siniestro de la década de los cuarenta, le
imploraban a sus hijos que guardaran silencio para que sus posibles asesinos no
descubrieran su escondite. Casi doscientas personas siguen secuestradas por una
organización terrorista que anunció sus intenciones genocidas desde que publicó sus
estatutos de fundación.

Muchas personas, de todas las creencias y convicciones, han reconocido la
enormidad de estos crímenes. Una gran cantidad de líderes de todo el mundo ha
denunciado los ataques terroristas en términos claros. Ciudadanos comunes
compartieron su dolor en redes sociales. Millones han estado de luto. No obstante el
apoyo efusivo, hay un gran contingente de personas y organizaciones que, contra su
costumbre, permanecieron en silencio –o incluso llegaron al extremo de celebrar la
matanza.

Aun cuando el primer ministro Rishi Sunak expresó con claridad su postura sobre
Hamás, la BBC se ha negado categóricamente a llamar a los combatientes de

https://digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/las-ra%C3%ADces-profundas-del-silencio-la-izquierda-acerca-ham%C3%A1s
https://digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/las-ra%C3%ADces-profundas-del-silencio-la-izquierda-acerca-ham%C3%A1s


Hamás que mataron a más de 1.200 personas con el nombre que bien se merecen
quienes con toda intención deciden atacar civiles inocentes con fines políticos:
terroristas. Al mismo tiempo, muchas escuelas, universidades, organizaciones sin
fines de lucro y corporaciones que en años pasados han participado del negocio de
condenar y conmemorar todo tipo de tragedias, pequeñas y grandes, han guardado
un silencio poco característico.

Algunas de las universidades más famosas del mundo –incluidas Princeton, Yale y
Stanford– únicamente emitieron comunicados después de haber recibido una
intensa presión en redes sociales. En la Universidad de Harvard fue el apremio de
los exalumnos y un fúrico hilo de posteos en X publicado por Larry Summers,
antiguo presidente de la institución, lo que logró que su sucesor decidiera tomar
acción, aunque resultara tardía.

Peor aún ha sido el caso de las personas y organizaciones que celebraron
activamente los pogromos. Varios de los capítulos de la organización Democratic
Socialists of America, que aún cuenta a Alexandria Ocasio-Cortez entre sus
miembros, animaron a sus seguidores a sumarse a los mítines dedicados a glorificar
el terror de Hamás como una forma de resistencia justificada. El capítulo de San
Francisco, por ejemplo, escribió en X, que los “eventos del fin de semana”, debían
ser vistos como parte crucial del “derecho a resistir” de los palestinos. El capítulo de
Chicago del movimiento Black Lives Matter incluso glorificó a los terroristas que
asesinaron a grandes cantidades de personas en un rave en el sur de Israel,
publicando en paralelo una imagen –ya borrada– de un parapente con la frase “Yo
estoy con Palestina”.

Al mismo tiempo, académicos de universidades de primera línea defendieron estos
ataques terroristas como una forma de lucha anticolonial. “Poscolonial, anticolonial y
decolonial no son solo palabras que escuchaste en tu taller de Equidad, Diversidad e
Inclusión”, escribió en X un profesor de la escuela de trabajo social en la universidad
McMaster en Canada. “Los colonos no son civiles”, sostuvo un profesor de Yale que
ha escrito para publicaciones importantes como The Washington Post y The New
York Times.

Todos estos casos plantean una pregunta sencilla: ¿cómo puede una destacada
proporción de la izquierda estar del lado de un grupo de terroristas que
abiertamente han planteado sus intenciones genocidas? ¿Por qué instituciones
importantes se han mostrado tan renuentes a denunciar uno de los peores ataques



terroristas de los que se tenga memoria? ¿Qué es lo que hace que las víctimas de
estos ataques sean menos merecedoras de solidaridad que aquellas que han
padecido las múltiples atrocidades que aquellas personas e instituciones condenan a
voz en cuello?

Las raíces ideológicas de la gran ofuscación

En días recientes, muchas personas han propuesto explicaciones posibles para este
silencio selectivo. Algunos se enfocan en un claro antisemitismo. Otras subrayan que
una comprensible preocupación por las acciones inmorales que los gobiernos
israelíes han emprendido en el pasado quizá ciega a muchos activistas ante el
sufrimiento de civiles israelíes inocentes. Algunas más señalan que los líderes de las
instituciones quieren evitar las reacciones negativas de parte de activistas y
prefieren mantenerse en silencio en un tema tan sensible por miedo a perder el
trabajo.

Cada una de estas explicaciones contiene una pizca de verdad. A algunas personas
en el mundo de verdad las consume uno de los odios más antiguos. Otras sin duda
están hiperenfocadas en todo lo que Israel ha hecho mal, una postura que es más
fácil de entender en el caso de palestinos cuyos ancestros fueron desplazados que
de activistas de izquierda que durante muchas décadas han hallado los errores de
un Estado –que resulta ser judío– mucho más condenables que errores similares, o
más graves, perpetrados por cualquier otro. Por último, es cierto que muchos
presidentes de universidades, líderes de organizaciones sin fines de lucro y
directores de corporaciones han llegado a creer –dados los muchos desastres
institucionales de los años recientes– que deben evitar la controversia a toda costa
si es que quieren seguir recibiendo sus sueldos generosos.

Pero el doble estándar sostenido por partes de la izquierda y que ha quedado tan
claro en días recientes tiene una fuente más profunda, una que es más ideológica
que práctica o atávica. En décadas pasadas, una nueva serie de ideas acerca del rol
que la identidad tiene –y debe tener– en el mundo ha transformado la naturaleza
misma de lo que significa ser de izquierda; en el proceso ha desplazado las
aspiraciones más universalistas.

Esta nueva ideología, que yo llamo la “síntesis de la identidad” insiste en que
debemos de ver al mundo entero a través del prisma de categorías identitarias
como la raza. Sostiene que la clave para entender cualquier conflicto político es



concebirlo en términos de las relaciones de poder entre distintos grupos identitarios.
Analiza la naturaleza de esas relaciones de poder por medio de un esquema
simplista que, basado en la experiencia estadounidense, enfrenta a los llamados
“blancos” contra las llamadas “gentes de color”. Por último impone ese esquema
–de un modo que, para usar la jerga académica de turno, irónicamente podría
llamarse “neocolonial”– a conflictos complejos en tierras lejanas.

El problema con el racismo estructural

Muchos de los partidarios de la síntesis de la identidad señalan que un recuento del
racismo que se enfoca únicamente en creencias o motivaciones personales corre el
riesgo de pasar por alto importantes formas de injusticia. Incluso si todos tienen las
mejores intenciones, algunos de los efectos secundarios de las injusticias históricas
pueden garantizar que muchos estudiantes inmigrantes acudan a escuelas públicas
con poco presupuesto o que muchos miembros de las minorías étnicas sufran las
desventajas del mercado inmobiliario. Así que tiene sentido entonces, dicen, añadir
un nuevo concepto a nuestro vocabulario: el racismo estructural.

Como lo explica el diccionario Cambridge, el racismo estructural consiste en: “leyes,
reglas o políticas oficiales en una sociedad que resultan en y mantienen una ventaja
injusta para algunas personas y un trato injusto o dañino para otros basado en su
raza”. Al señalar que algunas formas de racismo son “estructurales” podemos
percibir –y con suerte remediar– las circunstancias en las que los integrantes de
algunos grupos raciales padecen desventajas importantes por razones distintas a los
sesgos individuales.

Esto es posible hasta cierto punto. Para entender Estados Unidos en la actualidad,
sin duda es útil sumar la noción del racismo estructural a nuestra caja de
herramientas conceptual. Pero en años recientes, muchas personas partidarias de la
síntesis de la identidad han dado un paso más: han comenzado a argumentar que
este concepto más reciente de racismo estructural debe suplantar por completo al
concepto anterior, el del racismo individual.

En lugar de reconocer que hay dos concepciones distintas de racismo, cada una de
las cuales ayuda a dilucidar las injusticias reales a su manera, algunas facciones de
la izquierda han conceptualizado el racismo exclusivamente de manera estructural.
“El racismo”, plantea una guía en línea que describe el consenso creciente, “es
distinto del prejuicio racial, el odio o la discriminación”, porque debe implicar, “que



un grupo tenga el poder para practicar la discriminación sistemática por medio de
las políticas y prácticas institucionales de la sociedad y para dar forma a las
creencias y valores culturales que apoyan esas políticas y prácticas racistas”.

En su forma más radical, este postulado supone que es imposible que un miembro
de un grupo históricamente marginado sea racista hacia un miembro de un grupo
históricamente dominante. Como el racismo no tiene nada que ver con las creencias
o atributos individuales, y como los miembros de grupos que tienen menos poder en
comparación con otros son incapaces de practicar la “discriminación sistemática” en
contra de miembros de grupos que son comparativamente más poderosos, incluso
las formas más viles de odio no cuentan como racismo. Como lo decía un artículo
publicado en Vice: “Es literalmente imposible ser racista con una persona blanca”.

El resultado, una y otra vez, ha sido una forma de ceguera selectiva cuando los
miembros de grupos minoritarios expresan actitudes prejuiciosas hacia grupos
supuestamente más privilegiados, incluyendo aquellos que son minorías. Esta
incapacidad para reconocer la importancia del concepto tradicional de racismo hace
imposible nombrar lo que sucede cuando miembros de un grupo minoritario son
víctimas de crímenes de odio cometidos por otros miembros de otra minoría de la
que se considera que sufre desventajas mayores. En diciembre de 2019, por
ejemplo, dos terroristas mataron a un detective de policía y luego asesinaron a tres
personas en una tienda kosher en Jersey City, cerca de Nueva York. Tenían una
historia larga de publicar contenido antisemita en redes sociales; uno de los
atacantes era seguidor de la organización Black Hebrew Israelies, un movimiento
que exhibe creencias antisemitas explícitas. Sin embargo, dado que los atacantes
eran negros, y las víctimas percibidas como blancas, muchos medios noticiosos
durante mucho tiempo no calificaron el tiroteo como un acto racista, ni lo trataron
como un crimen de odio.

El problema con el privilegio blanco

La idea de que todo racismo es estructural es muy dañina porque provoca que las
instituciones no puedan abrir los ojos ante formas de discriminación dirigidas contra
los miembros de grupos supuestamente dominantes. En la práctica, lo que lo hace
peor es el hecho de que muchas personas de izquierda ahora han hecho suya la
noción simplista de quién es dominante y quién es marginado –una que impone
conceptos estadounidenses de raza a situaciones que distorsionan en lugar de
iluminar las realidades subyacentes.



En Estados Unidos, la división racial más significativa –aunque para nada es la
única–, la que se ha mantenido durante siglos, es la que existe entre blancos y
negros. Al valorar qué grupo es supuestamente el privilegiado en un conflicto
extranjero, muchos estadounidenses entonces piensan que basta con descifrar
quiénes son los “blancos” y quienes son las “personas de color”. Esta dinámica hace
imposible que entiendan los conflictos en los que la división política relevante no es
una que enfrente a blancos contra negros (o, dicho de otra manera, a “blancos”
contra “personas de color”).

Whoopi Goldberg, por ejemplo, ha insistido en que el Holocausto no fue “algo
racial”. Ya que desde una perspectiva estadounidense tanto los judíos como los
alemanes no judíos son blancos, ella no podía concebir una ideología centrada en las
diferencias entre ellos. “No podías distinguir a un judío en la calle”, dijo ella
equivocadamente. “A mí me podrías identificar. A ellos no”.

En el caso de Israel, esto ha llevado a muchos observadores a asumir que hay una
división clara en los roles raciales entre israelíes y palestinos: en su mente, los
israelíes son blancos y los palestinos “personas de color”. Y dado que las personas
blancas históricamente han detentado el poder sobre las personas no blancas, esto
refuerza la impresión de que es imposible que los israelíes sean víctimas de odio
racial.

Pero esta perspectiva resulta ser tan simplista que casi parece delirante. Goldberg
se equivoca al creer que los nazis no podían distinguir a los judíos; aunque algunos
judíos logaron sobrevivir al hacerse pasar por “arios”, muchos nazis –y sus
colaboradores en Europa Central– eran altamente efectivos para distinguir a las
personas sospechosas de ser judíos.

Más importante para el caso, el supuesto de que la mayoría de las víctimas de los
ataques terroristas del 7 de octubre eran judíos “blancos” con raíces en Europa está
equivocado. No solo es el caso que hay judíos israelíes negros cuyos ancestros
migraron de Etiopía, o que las víctimas de Hamás incluyeron a muchos migrantes de
Tailandia y Nepal; también es el caso que Israel en su totalidad ahora es hogar para
más judíos mizrajíes que vienen de Medio Oriente, que de judíos asquenazi, cuyos
ancestros vivieron durante mucho tiempo en Europa.

Dejaré que otros especulen sobre si las diferencias visuales entre alemanes judíos y
no judíos son más o menos marcadas que las diferencias entre árabes y judíos



mizrajíes. Pero la prominencia de judíos mizrajíes también deja en evidencia otra de
las maneras en las que los intentos por enmarcar el conflicto palestino-israelí en un
esquema conceptual simplista fallan por completo.

El problema con el decolonialismo

La composición demográfica actual en el país hace que plantear que los civiles
israelíes deberían ser vistos como colonos y blancos legítimos de ataques terroristas
sea doblemente cínico. Es cínico porque ninguna causa política, por muy justificada,
excusa el ataque deliberado en contra de bebés y abuelas –ni del lado israelí ni del
lado palestino. Y es cínico también porque la gran mayoría de los judíos mizrajíes,
desde la Segunda Guerra Mundial, han sido desplazados de manera violenta de
otros países del Medio Oriente en el que sus ancestros habían vivido cientos de años
atrás, sin que ningún otro país más que el único Estado judío en el mundo les
ofreciera protección legal.

Los apologistas poscoloniales de las organizaciones terroristas como Hamás y
Hezbolá se regocijan invocando la glorificación de la violencia que planteó Frantz
Fanon. El problema no solo está en que su lectura tendenciosa de su obra pasa por
alto las maneras en las que la violencia resulta moralmente corrosiva y
políticamente destructiva. Sucede también que la analogía implicada entre los
llamados pied noirs (colonos blancos en Argelia que podían regresar sanos y salvos
a la metrópolis francesa si lo deseaban) y los judíos mizrajíes (que no serían
bienvenidos ni estarían seguros si regresan a Irán o a Irak, a Marruecos o a Argelia)
es tan engañosa que hasta resulta perversa.

Y sin embargo, esta analogía rige el modo en el que la izquierda asigna los roles de
víctima y victimario, explica por qué decenas de grupos de estudiantes en Harvard
pueden plantear que Israel es “completamente responsable” de la decisión de
Hamás de matar a más de mil civiles. A un nivel más profundo, puede incluso
explicar cómo es que los activistas y académicos de izquierda llegan a percibir que
un régimen profundamente autoritario y abiertamente teocrático y hostil a las
minorías sexuales es un movimiento progresista.

De acuerdo con muchos progresistas, lo que determina si un movimiento cuenta
como de izquierda o de derecha se basa en si este dice pelear por las personas que
se cree que son marginalizadas. Ya que Hamás es una organización de “personas de
color” desfavorecidas que combate a los judíos “blancos” “privilegiados”, debe ser



vista como parte de una lucha global contra la opresión. Sin importar que su
programa –el cual incluye la supresión violenta de las minorías sexuales dentro de la
franja de Gaza– sea similar al de algunos de los regímenes de extrema derecha más
brutales, quienes marchan en su apoyo consideran que Hamás es parte de la lucha
global en favor de los valores progresistas. Como mencionó en 2006 Judith Butler,
una de las figuras centrales de esta tradición intelectual, es “muy importante”
clasificar a Hamás y a Hezbolá como “movimientos sociales progresistas, de
izquierda, parte de la izquierda global”.

Es la hora de un ajuste de cuentas con las malas ideas de la izquierda

En días recientes algunos observadores han reconocido lo perdidas que están
algunas partes de la izquierda. Muchos activistas afines se sintieron genuinamente
horrorizados al ver que sus amigos y colegas celebraron el asesinato de bebés. Ha
habido una condena generalizada ante la decisión de movimientos influyentes como
Black Lives Matter de idolatrar a terroristas. Shri Thanedar, un congresista
estadounidense, renunció públicamente a su afiliación a la Democratic Socialists of
America.

Ese es un buen comienzo. En un país libre, cualquiera debe ser libre para expresar
su apoyo a las organizaciones extremistas, por viles que sean; que muchos
gobiernos europeos hayan prohibido las protestas en favor de Hamás o hayan
encarcelado a quienes glorifican los ataques terroristas es una traición de los
principios liberales sobre los que se debe basar nuestra oposición a esa execrable
organización. Pero las instituciones más importantes pueden y absolutamente deben
de dejar de apoyar acríticamente a organizaciones que, como BLM, glorifican
abiertamente a terroristas. Y los ciudadanos deben exigir que los partidos políticos
moderados, como el Demócrata, dejen de tolerar a miembros de organizaciones
como la DSA, que son ambiguos ante la permisibilidad moral del asesinato masivo.

Las vidas de las personas negras importan, muchísimo. El colonialismo sigue siendo
una de las injusticias históricas más importantes. Incluso antes del 7 de octubre, sin
embargo, debería ser evidente que el reconocimiento de estos hechos importantes
es enteramente compatible con las preocupaciones serias acerca de las
organizaciones que ahora hablan por el movimiento BLM, y acerca de un discurso
poscolonial que con mucha frecuencia glorifica la resistencia violenta a cualquiera
que se le considere un “opresor”.



A muchos partidarios de la síntesis de la identidad los motivan buenas intenciones
genuinas. Pero las partes clave de esta ideología ahora proveen cobertura para
formas de racismo y deshumanización de grupos vulnerables que debería ser
anatema para cualquier persona a la que preocupa genuinamente los valores
históricos de la izquierda. Es hora de que muchas personas razonables que han
mantenido la boca cerrada mientras estas ideas adquirieron enorme poder en las
instituciones dominantes alcen la voz en contra de ellas.

El sufrimiento por venir

Cualquier perspectiva humanitaria ante el mundo debe reconocer que los civiles
nunca merecen sufrir por haber nacido dentro de tal o cual grupo ni por las acciones
que cometen quienes dicen hablar en su nombre. Siento tanta empatía por los niños
palestinos que mueren en los bombardeos en Gaza como por los niños judíos
asesinados en el ataque de Hamás contra Israel. Las insinuaciones de una
responsabilidad colectiva son viles, incluso cuando se enuncian como respuesta a un
ataque terrorista horrible. Toda muerte de civiles está en el mismo orden moral.

Aunque cada víctima civil en igual medida no era merecedora de ese destino
trágico, los filósofos morales desde hace siglos han planteado una distinción clave
que gobierna la conducta en tiempos de guerra. La acción militar que se dirige
contra objetivos militares puede ser legítima; y aunque es posible anticipar algunas
muertes de civiles como consecuencia de esos ataques, los soldados deben tomar
todas las precauciones para minimizarlas tanto como sea posible. En contraste, la
acción militar siempre es ilegítima cuando el asesinato de inocentes es el objetivo y
no un daño colateral no buscado.

Estos estándares ayudan a explicar lo mucho que Hamás –la organización que
comenzó la guerra actual con un ataque sorpresa planeado con mucha antelación
que asesinó a más de mil hombres y mujeres, infantes y abuelas, asquenazis y
mizrajíes, judíos y no judíos, israelíes y tailandeses y estadounidenses y canadienses
y alemanes y chinos– contravino las reglas morales más elementales. Ahora, esos
estándares también deben guiar nuestra evaluación de las acciones de Israel en
Gaza.

Esta es una guerra que Israel no eligió, y tiene todo el derecho de defenderse.
Ninguna democracia habría tolerado en sus fronteras la presencia de una
organización terrorista que demostró su voluntad de masacrar indiscriminadamente



a la población civil; sería el colmo de la hipocresía que las personas viviendo en la
seguridad de Berlín o París o Londres o Nueva York esperen que los israelíes sí lo
hagan.

Pero la ofensiva militar contra Hamás es extremadamente difícil porque la
organización terrorista ha basado de manera deliberada mucha de su infraestructura
militar en medio de asentamientos civiles; porque ahora está haciendo todo lo
posible para impedir que su gente se aleje de estos objetivos militares; y porque
Egipto, preocupado porque posibles combatientes de Hamás desestabilicen su
gobierno o perpetren ataques terroristas dentro de sus fronteras, se ha negado a
darle entrada a la mayoría de los habitantes de Gaza. Todo esto explica por qué es
tan difícil para Israel cumplir con su legítimo objetivo sin provocar enormes
cantidades de muertes civiles. Pero eso no constituye un permiso para que Israel
adopte la lógica del castigo colectivo al cortar el acceso a comida y agua potable
previo a una invasión a gran escala; tampoco absuelve a las fuerzas armadas de
hacer todo lo que puedan para minimizar el número de muertes civiles. Así que
cuando Israel no lo haga, se justificará una crítica frontal y clara a su gobierno.

La izquierda tiene la posibilidad de dar un mensaje poderoso en este momento. Para
hacerlo debe dejar de lado la jerga ideológica que ha hecho que muchos supuestos
idealistas caigan en la tentación de justificar por qué el sufrimiento de un lado es
inaceptable y el sufrimiento del otro es glorioso. Para retener nuestra compostura
moral en estos días y semanas terribles por venir, debemos recuperar el
universalismo moral que, incluso en la hora más oscura, nos recuerda nuestra
humanidad compartida –y sin vacilaciones lamenta la muerte de inocentes, sin
importar el grupo al que pertenezcan. 

Traducción del inglés de Pablo Duarte.

25 de octubre 2023

Letras Libres

https://letraslibres.com/politica/yascha-mounk-izquierda-israel-hamas-identidad/

ver PDF
Copied to clipboard

https://digaloahidigital.com/print/pdf/node/1494
https://www.facebook.com/sharer/sharer.php?u=https://digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/las-ra%C3%ADces-profundas-del-silencio-la-izquierda-acerca-ham%C3%A1s&title=Las raíces profundas del silencio de la izquierda acerca de Hamás
https://twitter.com/intent/tweet?text=Las raíces profundas del silencio de la izquierda acerca de Hamás+https://digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/las-ra%C3%ADces-profundas-del-silencio-la-izquierda-acerca-ham%C3%A1s
https://wa.me/?text=https://digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/las-ra%C3%ADces-profundas-del-silencio-la-izquierda-acerca-ham%C3%A1s
mailto:?subject=Las raíces profundas del silencio de la izquierda acerca de Hamás&body=https://digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/las-ra%C3%ADces-profundas-del-silencio-la-izquierda-acerca-ham%C3%A1s

